
 

HERRERO (2025)  
 

  

 

HOLOS, Ano 41, v.3, e18558, 2025 1 

                      Este es un artículo publicado con acceso abierto con una licencia Creative Commons. 

 

Alberdi y los educadores alberdianos: Discutir a Carlos Escudé y su Fracaso del 
proyecto argentino 

A.Herrero 
Universidad Nacional de Lanús-Universidad del Salvador-CONICET 

ORCID ID: https://orcid.org/0000-0003-4726-5236 
alejandro.herrero@usal.edu.ar 

 

Submetido 05/01/2024 - Aceito 01/12/2025 

DOI: 10.15628/holos.2025.18558 

 
RESUMEN
Carlos Escudé en El fracaso del proyecto argentino. 
Educación e ideología (1990), investiga la publicación del 
Consejo Nacional de Educación, El Monitor de la 
Educación Común. Su tesis principal consiste en hacer ver 
que a fines del siglo XIX y primeras décadas del XX, la 
política educativa, en el nivel primario, reivindica el 
ideario liberal, de las Bases de Alberdi, y lo traiciona 
adoptando una educación patriótica, chauvinista, 
antiliberal, sentencia que trata de justificar con su análisis 

de la publicación El Monitor. Desde posiciones liberales, 
y editado por una institución liberal (por entonces: 
Instituto Di Tella), el historiador Escudé sienta en el 
banquillo de los acusados a figuras centrales como 
Joaquín V. González y a una elite dirigente siempre 
valorada por los liberales argentinos. En esta 
comunicación me interesa revisar las afirmaciones de 
este historiador. 

 
 

PALABRAS CLAVE: Alberdi; Escudé; Liberalismo; Educación; Argentina. 

Alberdi and the Alberdian educators: Discuss Carlos Escudé and his Failure of the 
Argentine project 

ABSTRACT
Carlos Escudé in The failure of the Argentine project. 
Education and ideology (1990), investigates the 
publication of the National Council of Education Común.  
Its main thesis consists of showing that at the end of the 
19th century and the first decades of the 20th, educational 
policy, at the primary level, vindicates the liberal ideology 
of the Alberdi Bases, and betrays it by adopting a 
patriotic, chauvinist, illiberal education, a sentence that 

he tries to justify with his analysis of the publication El 
Monitor. From liberal positions, and edited by a liberal 
institution (at that time: Di Tella Institute), the historian 
Escudé places central figures such as Joaquín V. Gonzalez 
and a leading elite always valued by Argentine liberals in 
the dock. In this communication I am interested in 
reviewing the statements of this historian. 

 
 

KEYWORDS: Alberdi; Escudé, Liberalism; Education; Argentina. 



 

HERRERO (2025)  
 

 

 

HOLOS, Ano 41, v.3, e18558, 2025 2 

                      Este é um artigo publicado em acesso aberto sob uma licença Creative Commons. 

1 INTRODUCCIÓN 

En otros estudios discutí las tesis de Carlos Escudé (1948-2021) difundidas en su libro El 

fracaso del proyecto argentino. Educación e ideología, editado en 1990, acotado a sus 

interpretaciones del dirigente político J. V. González y la ley de educación común denominada 1420 

(Herrero, 2004, pp. 76-98; Herrero; 2017, pp. 1-15; Herrero, 2018, pp. 15-20; y Herrero, 2021, pp. 

34-67). A modo de continuación, en este artículo, me interesa recortar su lectura de las Bases y de 

Alberdi (1810-1884) asociada, al entender de Escudé, al liberalismo sin más.  

Resulta relevante esta exploración porque la tesis de Escudé, forma parte de cierto sentido 

común en distintos espacios, inclusive el académico y en los manuales escolares: Alberdi, Bases, 

Constitución de 1853 y liberalismo, se identifican, forman una continuidad; y se ligan a la doctrina 

liberal.  

Además, me resulta relevante porque se cruza con mis investigaciones en historia de la 

educación. 

Sí Escudé invoca Bases y Alberdi en su investigación en torno a la educación común; en mi 

mesa de trabajo se me impuso volver a mis estudios de dicha obra y autor (Herrero, 2009), porque 

al indagar sobre su recepción en el campo político, registro que también fue objeto de recepción y 

de discusión en el espacio educativo a fines del siglo XIX, en debates de educacionistas de la 

educación común, y en diversos espacios de gobiernos.  

Registro que lo invocan positivamente; que piensan y definen políticas apropiándose de 

pasajes de Bases, y que algunos, incluso, construyen la imagen de un “Alberdi pensador de la 

educación Argentina”, o de un “Alberdi pensador de la educación que se adelantó 50 años” 

(Herrero, 2011, pp. 63-84; y Herrero, 2014, pp. 34-67).  

Mientras Escudé invoca Bases y Alberdi para poner en el banquillo de los acusados a la elite 

política y educativa, a sus ojos, falsamente liberal y traidora de los postulados alberdianos y del 

liberalismo, observo, por el contrario, que a fin de siglo XIX y comienzos del siglo XX, un conjunto 

de educadores, ministros de instrucción pública, directores generales de escuelas de provincias, 

plantean políticas educativas liberales legitimadas con la figura y el libro Bases. 

 Para decirlo de una vez. Discuto, en primer lugar, la afirmación de Escudé que sostiene que 

el Alberdi de Bases adhiere plenamente al liberalismo. En un segundo tramo, discuto y matizo que 



 

HERRERO (2025)  
 

 

 

HOLOS, Ano 41, v.3, e18558, 2025 3 

                      Este é um artigo publicado em acesso aberto sob uma licença Creative Commons. 

la elite educativa de fin de siglo traiciona el liberalismo de las Bases de Alberdi; y para ello, por 

razones de espacio, daré al menos un ejemplo con el educador alberdiano Benjamín Zubiaur. 

 

 

2 ALBERDI, BASES, LIBERALISMO Y EDUCACIÓN 

Carlos Escudé explica, en pocas líneas, qué es el liberalismo para después presentar al 
Alberdi de Bases como el mejor representante. ”El concepto liberalismo será definido, afirma 
Escudé, como una ideología y escala de valores políticos según la cual la única razón-de-ser del 
Estado es la defensa del individuo; sus derechos y hasta cierto punto, sus intereses” (Escude, 1990, 
p. XXIII).   

A sus ojos, en un sociedad y gobierno liberal “el individuo es supremo, y las limitaciones a 
su libertad surgen únicamente de las necesidades funcionales vinculadas con la protección y 
defensa de otros individuos y sus derechos” (Escudé, 1990, p. XXIII). Su combate contra el 
nacionalismo lo obliga a indicar, que la nación, en una sociedad y gobierno liberal, la compone “un 
conjunto de individuos que (en cierta medida) están unidos en tomo a un territorio común, una 
cultura compartida, generalmente también una lengua, ya veces (aunque no en el caso de países 
como Argentina o Estados Unidos) una etnia” (Escudé, 1990, p. XXIII).  

Una vez expuesto qué es el liberalismo Escudé afirma aquello que quiere sostener:  

“Un liberal auténtico fue -de más está decirlo- Alberdi” (Escudé, 1990, p. XXIV). Reproduce 
un pasaje de las Bases de Alberdi: "Recordemos a nuestro pueblo que la patria no es el suelo. 
Tenemos suelo desde hace tres siglos y sólo tenemos patria desde1810. La patria es la libertad, es 
el orden, la riqueza, la civilización organizados en el suelo nativo, bajo su enseña y en su nombre" 
(Escudé, 1990, p. XXIV).  

Estas expresiones alberdianas le permite argumentar que “El patriotismo, en el 
pensamiento de Alberdi, sólo podía centrarse en asegurar la libertad y el progreso de los individuos 
concretos que habitan el suelo argentino” (Escudé, 1990, p. XXIV). 

Dos interrogantes merecen una primera respuesta: ¿Se puede sostener, como escribe 
Escudé, que Alberdi en las Bases adhiere sin más al liberalism1o? ¿Qué lugar tiene la educación en 
este libro alberdiano? 

Cuando Escudé invoca las Bases de Alberdi reproduce un pasaje para evidenciar que la idea 
de patria alberdiana se construye con premisas liberales.  

 
1 Existen numerosos estudios sobre el liberalismo en Alberdi, y para este artículo fueron muy enriquecedores las 
investigaciones, desde posiciones liberales, de Botana, 1977; Halperín Donghi, 1980; Botana, 1984; Zimmermann 
1994; Zimmermann, 2011; Gallo, 2008.  



 

HERRERO (2025)  
 

 

 

HOLOS, Ano 41, v.3, e18558, 2025 4 

                      Este é um artigo publicado em acesso aberto sob uma licença Creative Commons. 

Si este libro fuese solo esa definición y esas líneas habría que acordar, sin duda, con Escudé, 
sin embargo, el argumento general de Bases tiene tramos construidos con nociones liberales y 
otros, con nociones antiliberales.  

Escudé solo hace ver algún pasaje liberal de Bases y oculta o ignora otros, que lesionan los 
principios básicos de dicha doctrina política. 

Una aclaración necesaria: estudiar el liberalismo o los liberales en términos universales, 
como algo dado, según mi enfoque se torna equivocado: cuando se habla de liberalismo y de 
liberales en concreto se alude a premisas y usos de las mismas en contextos precisos y practicas 
concretas.  

Límites de los poderes, gobierno mínimo, libertad individual, libertades civiles y políticas, 
son algunas de los conceptos que fundamentan el suelo teórico liberal y que Alberdi selecciona y 
usa en sus argumentos. En esta investigación, indago, cuándo los invoca y cómo los utiliza en su 
organización argumentativa. Solo daré, por una cuestión de extensión, algunos ejemplos 
ilustrativos. 

Alberdi escribe las Bases ante la coyuntura de 1852: en febrero el General Justo José de 
Urquiza ha vencido al Gobernador de la provincia de Buenos Aires y Representante de la 
Confederación Argentina, Juan Manuel de Rosas, y plantea la necesidad de lograr la organización 
nacional y el dictado de una constitución. Bases se edita en mayo de ese año con el fin de 
fundamentar la constitución que según Alberdi debe dictarse para promover el orden y el 
progreso2.  

Urquiza le contesta positivamente, edita, inmediatamente, una edición de Bases, lo adopta 
como bandera; designa a Alberdi delegado exterior en Europa. En 1856 y 1858 el gobierno edita, 
de modo oficial, Bases y otros libros: Organización política de la Confederación Argentina (Pérez 
Guilhou, 1984; Terán, 1996). 

 La palabra de Alberdi en la década del 50 no es solo la de un escritor sino la voz oficial de 
las mismas autoridades que conducen el nuevo rumbo político3. 

 
2  Alberdi edita varias ediciones de Bases en vida con contenido distinto y aumentando sus apartados. En 1881 Alberdi 
edita La Republica consolidada y afirma que, con este libro, continúa y completa sus Bases. Para Alberdi Bases siempre 
es un escrito en proceso. En La república consolidada, Alberdi construye una apéndice con apartados de Bases, y se 
observa que en un primer documento reproduce un apartado con una edición, y en la siguiente reproduce un apartado 
de otra edición; y si está obligado a usar distintas ediciones de Bases es porque su contenido resulta diferente y donde 
hay un apartado en una edición no lo había en otras anteriores (Alberdi, 1881). Alberdi nunca define una sola edición 
de Bases como sus Bases. Para este trabajo uso una de las ediciones de Alberdi crítica difundida por Jorge Mayer (1959) 
porque al igual que su autor no sabría cuál sería la que debo usar para esta investigación. 
3 Se presenta Alberdi con sus Bases para contribuir al nuevo momento constitucional: “La victoria de Monte Caseros 
por sí sola no coloca a la República Argentina en posesión de cuanto necesita. Ella viene a ponerla en el camino de su 
organización y progreso, bajo cuyo aspecto considerada, esa victoria es un evento tan grande como la Revolución de 
Mayo, que destruyó el gobierno colonial español. Sin que se pueda decir que hemos vuelto al punto de partida (pues 
los Estados no andan sin provecho el camino de los padecimientos), nos hallamos como en 1810 en la necesidad de 
crear un gobierno general argentino, y una constitución que sirva de regla de conducta a ese gobierno. Toda la 
gravedad de la situación reside en esta exigencia. Un cambio obrado en el personal del gobierno presenta menos 
inconvenientes cuando existe una constitución que pueda regir la conducta del gobierno creado por la revolución. 
Pero la República Argentina carece hoy de gobierno, de constitución y de leyes generales que hagan sus veces. 



 

HERRERO (2025)  
 

 

 

HOLOS, Ano 41, v.3, e18558, 2025 5 

                      Este é um artigo publicado em acesso aberto sob uma licença Creative Commons. 

 

 

 

Alberdi piensa un orden político y una constitución con el fin de salir de los permanentes 
conflictos armados y crear, para decirlo con sus propias palabras: orden y progreso. 

Plantea que la república solo puede constituirse si se trata de una república posible y para 
ello el presidente debe tener un poder como un rey, vale decir, mayor al de los otros poderes para 
actuar rápidamente y acabar con todo reinicio de levantamientos armados4.  

Un poder ejecutivo fuerte, la respuesta alberdiana al problema de la guerra permanente, 
lesiona premisas básicas del liberalismo: límites de los poderes, gobierno mínimo y libertad 
individual.  

Un esquema interpretativo organiza sus argumentos: mejorar la sociedad para mejorar los 
gobiernos5. Para Alberdi de Bases los españoles en el siglo XV y XVI eran la guía de la civilización 
europea y civilizaron a sudamericana, pero al entrar en decadencia deben ser reemplazados por 
los sajones que impulsan la civilización del siglo XIX.  

 

 
4 Este es el punto de diferencia de las revoluciones recientes de Montevideo y Buenos Aires: existiendo allí una 
constitución, todo el mal ha desaparecido desde que se ha nombrado el nuevo gobierno. La República Argentina, 
simple asociación tácita e implícita por hoy, tiene que empezar por crear un gobierno nacional y una constitución 
general que le sirva de regla. Pero ¿cuáles serán las tendencias, propósitos o miras, en vista de los cuales deba 
concebirse la venidera constitución? ¿Cuáles las bases y punto de partida del nuevo orden constitucional y del nuevo 
gobierno, próximos a instalarse? He aquí la materia de este libro, fruto del pensamiento de muchos años, aunque 
redactado con la urgencia de la situación argentina. En él me propongo ayudar a los diputados y a la prensa 
constituyente a fijar las bases de criterio para marchar en la cuestión constitucional. Ocupándome de la cuestión 
argentina, tengo necesidad de tocar la cuestión de la América del Sur, para explicar con más claridad de dónde viene, 
dónde está y adónde va la República Argentina, en cuanto a sus destinos políticos y sociales” (Alberdi, 1959, p. 160) 
Recuerda un ejemplo del pasado como respuesta al problema de crear un gobierno que termine con el ciclo de la 
guerra, Alberdi dice: “Se atribuye a Bolívar este dicho profundo y espiritual: «Los nuevos Estados de la América antes 
española necesitan reyes con el nombre de presidentes” (Alberdi, 1959, p. 227). 
5 Alberdi en sus Bases dice que la tarea consiste “en mejorar el gobierno por la mejora de los gobernados; en mejorar 
la sociedad para obtener la mejora del poder, que es su expresión y resultado directo (…) Felizmente la república, tan 
fecunda en formas, reconoce muchos grados, y se presta a todas las exigencias de la edad y del espacio. Saber 
acomodarla a nuestra edad, es todo el arte de constituirse entre nosotros. Esa solución tiene un precedente feliz en la 
república Sud-Americana, y es el que debemos a la sensatez del pueblo chileno, que ha encontrado en la energía del 
poder del presidente las garantías públicas que la monarquía ofrece al orden y a la paz, sin faltar a la naturaleza del 
gobierno republicano  Se atribuye a Bolívar este dicho profundo y espiritual: “los nuevos Estados de la América antes 
española necesitan reyes con el nombre de presidente”  chile ha resuelto el problema sin dinastías y sin dictadura 
militar, por medio de una constitución monárquica en el fondo y republicana en la forma: ley que anuda a la tradición 
de la vida pasada la cadena de la vida moderna! (…) ¿cómo hacer, pues, de nuestras democracias en el nombre, 
democracias en la realidad?  (…)  por los medios que dejo indicados y que todos conocen; por la educación del pueblo, 
operada mediante la acción civilizante de la Europa, es decir, por la inmigración, por una legislación civil, comercial y 
marítima sobre bases adecuadas; por constituciones en armonía con nuestro tiempo y nuestras necesidades; por un 
sistema de gobierno que secunde la acción de esos medios” (Alberdi, 1959, p. 221-222) 
 



 

HERRERO (2025)  
 

 

 

HOLOS, Ano 41, v.3, e18558, 2025 6 

                      Este é um artigo publicado em acesso aberto sob uma licença Creative Commons. 

 

 

 

Los nuevos valores de la civilización son la producción de riqueza, el comercio, y, a los ojos 

de Alberdi, solo los sajones la impulsan, tal como se evidencia, a sus ojos, en Gran Bretaña o en 

Estados Unidos.  

Alberdi habla de una “lei natural de la civilización” que es fatal; y es inevitable, sostiene el 

autor en Bases, porque se trata de una ley de la naturaleza, Argentina en 1852 debe elegir, dejarse 

conquistar por la civilización sajona como le sucedió a México, o adaptarse y promover la 

inmigración masiva exclusivamente de sajones y abrir su economía al libre comercio6.  

Esta concepción fatalista que fundamenta sus argumentos, lesiona premisas básicas del 

liberalismo: no hay espacio para la libertad individual, todo será inevitable, los individuos en este 

caso no construyen su vida en un espacio de libertad sino que deben hacer lo que indican los 

sajones, es decir, Inglaterra, los Estados Unidos.  

Ni los legisladores que dictarán la constitución tienen un espacio de libertad para pensar y 

decidir, porque deben redactar leyes que se adapten al “avance”, e “impulso” de la civilización 

sajona. 

¿En qué temas Alberdi organiza sus argumentos con conceptos de la doctrina liberal? Las 

libertades para Alberdi se alojan en la economía: libertad de trabajo, de comercio; promueve 

libertades civiles asociada a la producción de riqueza. En cambio, mira como una amenaza, las 

libertades civiles asociadas a la libertad de pensamiento, de opinión. ¿Por qué? La Revolución por 

la Independencia se produjo con las armas en la mano, y de la guerra por la independencia, se 

pasó, en la etapa independiente a la guerra civil.  

 
6 Alberdi afirma: “América ha sido descubierta, conquistada y poblada por las razas civilizadas de Europa, a impulsos 
de la misma ley que sacó de su suelo primitivo a los pueblos de Egipto para atraerlos a Grecia; más tarde a los 
habitantes de ésta para civilizar las regiones de la Península Itálica; y por fin a los bárbaros habitadores de Germania 
para cambiar con los restos del mundo romano la virilidad de su sangre por la luz del cristianismo.  Así, el fin 
providencial de esa ley de expansión es el mejoramiento indefinido de la especie humana, por el cruzamiento de las 
razas, por la comunicación de las ideas y creencias, y por la nivelación de las poblaciones con las subsistencias (…) Nos 
hallamos, pues, ante las exigencias de una ley, que reclama para la civilización el suelo que mantenemos desierto para 
el atraso.  Esta ley de dilatación del género humano se realiza fatalmente, o bien por los medios pacíficos de la 
civilización, o bien por la conquista de la espada. Pero nunca sucede que naciones más antiguas y populosas se ahoguen 
por exuberancia de población, en presencia de un mundo que carece de habitantes y abunda de riquezas” (Alberdi, 
1959, p. 157-158). 



 

HERRERO (2025)  
 

 

 

HOLOS, Ano 41, v.3, e18558, 2025 7 

                      Este é um artigo publicado em acesso aberto sob uma licença Creative Commons. 

La elite gobernante mantenía las armas en sus manos, y cada discusión derivaba en reabrir 

el ciclo de la guerra.  

Para Alberdi, en este contexto de una elite armada y dispuesta a usarla de modo 

permanente, la libertad de opinión conduce inexorablemente al campo de batalla. Esta situación 

torna imposible la paz que necesita el comercio y el trabajo cotidiano para el progreso.  

Alberdi invoca las libertades civiles solo asociadas con el progreso económico, y cercena 

toda libertad de pensamiento, de opinión porque torna imposible, a sus ojos, la paz para el orden 

y el progreso material.  

Para decirlo de una vez: Alberdi es liberal cuando habla de la economía y antiliberal cuando 

habla de la opinión pública, de la ciudadanía política (Muzzopappa, 2023).  

Su sentencia repetida: se debe dejar atrás a los guerreros y avanzar con los trabajadores, 

abandonar el ciclo de la guerra y continuar con el ciclo del trabajo.  

Esta sentencia supone alentar las libertades civiles ligadas a la producción de riqueza y 

limitar las libertades asociadas a la discusión ligadas al campo político, o a la reflexión ajena a la 

economía, al comercio. 

Para Alberdi perfectamente podían convivir el aliento a las libertades y el cercenamiento a 

las mismas. Desde cualquier premisa liberal se tendría que criticar las sociedades donde aún, en 

pleno siglo XIX, está legalizada la esclavitud.  

En sus Bases, Alberdi, por el contrario, elogia, las libertades políticas de Brasil y de Estados 

Unidos, a pesar de que en ambas naciones impere el esclavismo; elogia las libertades políticas del 

imperio parlamentario de Brasil y la República Federal de Estados Unidos, donde impera el libre 

comercio, y en la primera una excelente relación comercial con Inglaterra. 

Ahora bien: ¿y la definición liberal de patria alberdiana? Dicha definición la introduce 

Alberdi en el momento que debe justificar la necesidad de crear un espacio de libertad para la 

llegada de la inmigración masiva de sajones; quiénes necesitan libertades civiles asociadas a la 

economía para producir riqueza, necesitan la seguridad de un orden y el respeto de las leyes para 

ejercer su trabajo, para practicar el comercio, en fin para enriquecerse y al hacerlo enriquecer a la 

nación argentina. 



 

HERRERO (2025)  
 

 

 

HOLOS, Ano 41, v.3, e18558, 2025 8 

                      Este é um artigo publicado em acesso aberto sob uma licença Creative Commons. 

Aunque Escudé no lo trata, el apartado “La educación no es instrucción” asociado a la 

formación de la ciudadanía, sujeto fundamental de la república argentina, también se construye 

con premisas antiliberales.  

Alberdi desconfía y califica de peligroso la instrucción en las escuelas, colegios y 

universidades, porque forman a los estudiantes para la discusión política que conduce a reabrir el 

ciclo de la guerra. Alberdi afirma de modo directo y contundente:  

“¿de qué sirvió al hombre del pueblo el saber leer? de motivo para verse ingerido como 

instrumento en la gestión de la vida política que no conocía; para instruirse en el veneno de 

la prensa electoral, que contamina y destruye en vez de ilustrar; para leer insultos, injurias, 

sofismas y proclamas de incendio, lo único que pica y estimula su curiosidad inculta y grosera 

(…) la instrucción superior en nuestras repúblicas no fue menos estéril e inadecuada a 

nuestras necesidades. ¿Qué han sido nuestros institutos y universidades de Sud-América, 

sino fábricas de charlatanismo, de ociosidad, de demagogia y de presunción titulada?” 

(Alberdi, 1959, p. 232-233) 

El trabajo, dice una y otra vez Alberdi: moraliza, civiliza, educa7. Afirma Alberdi que “los 
pueblos litorales, por el hecho de serlo, son liceos más instructivos que nuestras pretenciosas 
universidades” (Alberdi, Bases, 89).  

La zona del litoral implica, a sus ojos, ríos navegables al comercio interior y exterior del país; 
supone puertos, aduanas y la vinculación entre los provincias y entre la nación con las demás, con 
el solo objeto de producir riqueza. En ese espacio se halla el espacio educativo para Alberdi. 

La moral es la moral del trabajo, y no la de los libros de filosofía o del Clero. Alberdi sostiene 
que “la industria es el gran medio de moralización” (Alberdi, 1959, p. 233).  

La razón a sus ojos es sencilla, facilita “los medios de vivir, previene el delito, hijo las más 
veces de la miseria y del ocio (Alberdi, 1959, p. 233).  

Si los principios se alojan en el mundo cotidiano del trabajo, el peligro lo visualiza en la 
educación creada en la etapa colonial y luego en la etapa independiente. Alberdi escribe: “En vano 
llenaréis la inteligencia de la juventud de nociones abstractas sobre religión; si la dejáis ociosa y 
pobre, a menos que no la entreguéis a la mendicidad monacal, será arrastrada a la corrupción por 
el gusto de las comodidades que no puede obtener por falta de medios” (Alberdi, 1959, p. 233).  

 

 

 

 

 
7  Pero en el caso que deban existir escuelas, colegios, universidades, afirma Alberdi, que solo se orienten a estudios 
de comercio, de agricultura, de ganadería.  



 

HERRERO (2025)  
 

 

 

HOLOS, Ano 41, v.3, e18558, 2025 9 

                      Este é um artigo publicado em acesso aberto sob uma licença Creative Commons. 

 

 Existe, por el contrario, un camino distinto y eficaz, Alberdi sostiene que “la inglaterra y los 
Estados unidos han llegado a la moralidad religiosa por la industria; y la España no ha podido llegar 
a la industria y a la libertad” (Alberdi, 1959, p. 233). 

 Resulta relevante tener presente que Alberdi no habla de educación solo en ese apartado, 
sino en varias partes de Bases cuando se refiere al gran tema de la inmigración masiva, porque los 
educadores serían los inmigrantes sajones con cultura de trabajo, formados en la civilización del 
siglo XIX; que en los distintos espacios de comercio, de producción de riqueza educarían en la 
cultura del trabajo, en la moral del comercio, del respeto a las leyes, al orden, a los gobiernos 
(Herrero, 2014; Muzzopappa, 2015).  

Dicho de otro modo. “Gobernar es poblar” representa la consigna alberdiana de Bases que 
condensa su programa denominado “republica posible”.  

Se trata de una consigna educativa, liberal porque para Alberdi la inmigración sajona con 
sus principios y valores del mundo del trabajo y de la economía “civiliza y moraliza, educa” (Alberdi, 
1959, p. 239).  

La gran consigna alberdiana no solo habla del gobierno, de la sociedad a construir, sino de 
educación, y de premisas liberales, porque un inmigrante trabajador le ensaña a otro trabajador, 
un individuo la enseña a otro en el espacio económico.  

Al mismo tiempo, “gobernar es poblar” solo se convertirá en un hecho, si antes se establece 
un orden lesionando las libertades individuales con un poder ejecutivo fuerte, un presidente con 
el poder de un rey, con un poder mayor a los otros dos poderes, que acabe con el ciclo de la guerra 
y cercene la libertad de pensamiento, de opinión. 

Liberal y antilberal, en ese movimiento se articula el argumento alberdiano de Bases, vale 
decir, todo lo contrario a la tesis alberdiana que presenta Escudé 

3 DE ALBERDI A LOS EDUCADORES ALBERDIANOS: EL CASO B. ZUBIAUR. 

Benjamín Zubiaur (1856-1921) fue un educador de gran protagonismo y ocupó distintas 

gestiones de gobierno. Creó la Asociación Nacional de Educación (en adelante: ANE) en 1886 y su 

órgano de difusión La Educación (Herrero, 2022; Visaguirre, 2023). Desde ese medio predicó desde 

su primer número la defensa del magisterio, la educación común, y la concepción, nítidamente 

liberal, de escuelas populares y escuelas normales populares.  

Esta concepción liberal de sedes populares sostiene que se deben crear sociedades 

populares de educación conformada por vecinos, y esta sociedad debe tener como objetivo crear, 

administrar y sostener escuelas sin ayuda del Estado, denominadas Escuelas Populares (en 

adelante: EP)  y Escuelas Normales Populares (en adelante: ENP). 



 

HERRERO (2025)  
 

 

 

HOLOS, Ano 41, v.3, e18558, 2025 10 

                      Este é um artigo publicado em acesso aberto sob uma licença Creative Commons. 

Varios integrantes de la ANE, entre ellos Zubiaur, fomentan esta concepción e impulsan 

dichas EP, nivel primario con orientación patriótica, científica y orientada a la enseñanza industrial, 

agrícola, ganadera; y ENP con el fin de formar maestros y maestras, que se denominan maestros 

populares y maestras populares8.  

Zubiaur apoya y difunde desde la ANE y desde puestos de gestión como vocal del Consejo 

Nacional de Educación o del Ministerio de Justicia e Instrucción Pública las variadas experiencias 

de sedes populares en la provincia de Corrientes y de Buenos Aires.  

Contrariamente a lo que sostiene Escude, he podido registrar en mis investigaciones un 

conjunto de educadores de la elite que pregonan una concepción liberal; en concreto, apoyan y 

defienden públicamente y en sus puestos de gestión a estas EP y ENP (Herrero, 2022). 

Al mismo tiempo que uno de ellos, me refiero, nuevamente a Zubiaur, participa del impulso 

de estas EP y ENP también defiende las escuelas fiscales nacionales o de provincias, puesto que 

desde 1880 el sistema de instrucción pública que no podía aún educar a la mayoría de la población 

escolar era la que sostenía el sistema de instrucción pública.  

En las diferentes estadísticas nacionales y de cada provincia la mayor parte de las escuelas 

son fiscales y son escasas la particulares (de confesiones religiosas, de comunidades extranjeros, o 

de privados). Zubiaur desde la ANE y desde distintos puestos de gobierno defendía y alentaba las 

escuelas fiscales (que de hecho sostenían el sistema) y las populares.  

Zubiaur defiende sedes obligatorias y gratuitas sostenidas por el Estado y sedes populares 

sin ayuda estatal. Al defender una enseñanza obligatoria y estatal, Zubiaur se coloca en una 

posición antiliberal y al defender las sedes populares se ubica en una posición liberal. Defiende a 

una y a otra al mismo tiempo.  

Lo que prima a sus ojos es que los niños, niñas y adultos se escolaricen en una etapa 

histórica donde el nivel de analfabetismo resulta alarmante para todos los educadores, no solo 

para Zubiaur. 

 

 

 

 
8 Los estudios de Laura Guic sobre la educación patriótica fueron fundamentales para pensar a los educadores 
alberdianos de fin de siglo XIX y comienzos del siglo XX (Guic, 2023). 



 

HERRERO (2025)  
 

 

 

HOLOS, Ano 41, v.3, e18558, 2025 11 

                      Este é um artigo publicado em acesso aberto sob uma licença Creative Commons. 

Conviven en los argumentos de Zubiaur la adhesión a la republica de ciudadanos de 

Sarmiento y la adhesión a postulados alberdianos de una educación para el trabajo. 

La conferencia de José B. Zubiaur, “Gobernar es educar” (1896), su libro La enseñanza 

práctica e industrial en la República Argentina (1900) y su discurso de 1904, al inaugurar la escuela 

Juan Bautista Alberdi en el barrio de Belgrano en la capital, son tres textos, de géneros diferentes, 

que nos permitirá mostrar, en un ejemplo ilustrativo y acotado, de qué manera se articula un 

discurso donde conviven argumentos de Sarmiento y de Alberdi (Zubiaur, 1896, pp. 626-631; 

Zubiaur, 1900, p. 6; y Zubiaur, 1904, pp. 104-108). 

Sarmiento, en los escritos de la década del 80, señala que el gran problema es la posibilidad 

de una nueva colonización (y su destinatario es, sobre todo, la comunidad italiana), y que la 

respuesta debe centrarse en formar ciudadanos argentinos.  

Atesora Zubiaur este señalamiento, pero visualiza, además otro problema, ya que los 

inmigrantes se enriquecen con mucha más facilidad, y en mayor número que los criollos (poco 

aptos para las empresas económicas), por lo tanto, la respuesta no sólo debe apuntar a la 

formación de ciudadanos desde un punto de vista político y cultural9, sino también formarlos para 

competir en el mercado laboral10.  

 
9  “La pretensión de algunas colectividades extranjeras de dar a sus hijos una enseñanza reñida con nuestra historia y 
nuestras instituciones, no subsistirá el día en que nuestras incipientes escuelas y colegios preparen al hombre y a la 
mujer para la vida completa y no lo entreguen, como ahora, mutilados de cuerpo y espíritu sólo capaces de convertirse 
en esclavos de sus pasiones, de sus apetitos o de sus sentimientos egoístas (...) La suprema aspiración argentina, 
concorde con las más elevadas propensiones humanas, debe ser, pues, la de impartir una educación nacional que se 
caracterice por una tendencia que involucre estos elementos: ciencia, americanismo, democracia, liberalismo, y que 
viva al calor de la influencia popular y sea eficazmente secundada por la acción oficial.” (Zubiaur, 1896, p.628). 
 
10  “Dije entonces que el censo que se levantaba en el país importaría una decepción (...) El demostrará (...) que, 
después de haber fundado nuestros padres una nacionalidad a costa de grandes sacrificios; de haber ayudado a 
constituir cuatro más; así como a sacudir el yugo extranjero en toda la América latina; estábamos, en caracteres 
sociológicos primordiales importancia, tales como el comercio, la industria y la agricultura que son las primeras y las 
más fecundas fuentes de la riqueza, en condiciones muy inferiores a los elementos extranjeros que en forma de aluvión 
han inundado casi todo el país y se han adueñado de sus partes más importantes mediante el trabajo propio o la 
riqueza importada.(...) Es de suponer que esa gran masa que forma el éxodo moderno y llena las fértiles riberas de 
nuestros grandes ríos y se lanza ya, en alas de locomotora, a conquistar pampas, valles y montañas mediterráneas, no 
se adapte a nuestros usos y costumbres, y trate de imponer los suyos, no solo en el orden privado y social, lo que 
podría ser ventajoso, sino también en el político, que no puede, en realidad, según el concepto institucional moderno, 
mejorarse nada más que en la práctica, porque en la teoría y en la letra nuestras instituciones son las más perfectas, 
es decir, las que mejor realizan, en el momento actual, el ideal filosófico para el amplio desarrollo de la entidad humana 
y de la entidad social, molécula de aquel átomo, y hasta haga peligrar la integridad nacional. Las tituladas colonias 
extranjeras, con sus escuelas y tendencias propias, no serían, entonces, más que el primer jalón puesto en el campo 
de conquistas futuras (...) Deduje de estas simples premisas la forzosa conclusión de que la fórmula de Alberdi, 
“gobernar es poblar” ha hecho ya su reinado, no porque necesite más población extranjera que signifique progreso 



 

HERRERO (2025)  
 

 

 

HOLOS, Ano 41, v.3, e18558, 2025 12 

                      Este é um artigo publicado em acesso aberto sob uma licença Creative Commons. 

Sarmiento, a sus ojos, no visualizó el problema de una escuela normal que forme al maestro 

rural, o una escuela normal superior, y esta es una de las diferentes propuestas que la nueva 

escuela indica como renovadores en esta tradición educativa.  

En estrecha vinculación con esto, Zubiaur señala que al redefinir la sentencia de Bases lo 

hace sin negar el legado alberdiano, ya que gobernar es educar significa educar alberdianamente, 

esto es, formando para el trabajo, y subraya que ese ideario ha sido aceptado “por todo el mundo 

civilizado”11.  

Zubiaur cita un pasaje de Alberdi para sostener, posteriormente, que su ideario se está 

poniendo en práctica: 

“El Consejo Nacional está practicando ya estas verdades por prescripción legal, la enseñanza 

es laica, y talleres y cocinas, jardines, huertas y excursiones escolares quiebran ya la 

monotonía de la enseñanza teórica, que solo forma pretenciosas marisavidillas, 

declamadores, demagogos; y bajo la égida del nombre esclarecido con que ha sido bautizada 

esta escuela ha colocado el taller industrial de que aprovecharán, desde hoy los alumnos de 

los grados superiores de este distrito, como aprovecharán de la cocina inaugurada en la 

escuela Casto- Munita las alumnas de esos grados hasta que sea una verdad que en el seno 

de nuestros institutos primaria se preparen buenas madres futuras, y hombres útiles, que 

tengan los primeros rudimentos del trabajo manual siempre honroso y garantía de 

independencia material y moral.” (Zubiaur, 1904, p. 1108). 

4 CONSIDERACIONES FINALES  

El objetivo de este artículo fue discutir con Escudé y en definitiva con algunas imágenes que 
aun circulan en nuestros días.  

Discuto el postulado de un Alberdi y sus Bases como liberales, y la idea que existe el 
liberalismo en sí, hecho de una vez para siempre.  

Ni el liberalismo, ni el socialismo, ni el peronismo, entre otros archivos ideológicos se los 
pueden estudiar como si existieran de una vez y para siempre y con postulados fijos, universales.  

 
moral o material, sino porque la corriente inmigratoria está ya establecida debido a la libertad de nuestras leyes y a la 
fecundidad y riqueza de nuestro suelo, y que debe ser reemplazada por la que tienda a mantener, estimular y desarrollar 
el espíritu genuinamente nacional-americano y democrático-liberal.”  (Zubiaur, 1896 pp. 626-627). 
 
11 Nuevos tiempos acarrean nuevas necesidades. “La fórmula más conocida del eminente Alberdi no ha caducado; 
pero debe ser reemplazada por esta otra más comprensiva y que satisface mejor las necesidades del momento actual 
“Gobernar es educar” y, educar en el sentido que él pregonó y ratifica, ahora, todo el mundo civilizado.” (Zubiaur, 
1904, p. 1108). 



 

HERRERO (2025)  
 

 

 

HOLOS, Ano 41, v.3, e18558, 2025 13 

                      Este é um artigo publicado em acesso aberto sob uma licença Creative Commons. 

En todo caso, como planteo en este escrito, hay que preguntarse de qué se habla cuando 
se invoca liberalismo o liberal; y en concreto, qué postulados de ese archivo son los que se invocan, 
apropian y usan en argumentos y contextos precisos.  

Escudé define qué es el liberalismo y a partir de esta definición juzga si los protagonistas 
que estudia se los puede calificar de liberal, de antilberales o de traidores al liberalismo. 

De este modo, el liberalismo, los liberales son fijos, no hay movimiento. Alberdi, por 
ejemplo, fue un liberal para Escudé. Como si Alberdi todo lo que dice, sus prácticas, 
inevitablemente siempre llevan el contenido de premisas liberales. Este enfoque no se puede 
evidenciar con ningún protagonista, y como he advertido en este trabajo, tampoco con Alberdi.  

Todas las personas argumentamos con principios, valores, premisas de archivos ideológicos 
diferentes, no hablamos una sola doctrina, la liberal, la socialista, la católica, la musulmana, etc.  

La crítica que hago al estudio de Escudé no se centra solo cuando estudia los argumentos 
de Alberdi sino cuando estudio cualquier objeto que lo define si es liberal o antiliberal.  

Cuando analizo al Alberdi de Bases, lo hago siempre en su situación y momento histórico.  

Alberdi debe pensar y dar respuesta a problemas puntuales de gobierno, constitucionales, 
económicos, etc. Uno de ellos, el gran drama para Alberdi, se acota a los permanentes 
levantamientos armados. Ese problema fue señalado por Alberdi y por toda la elite dirigente 
argentina que pensaba y trataba de dar una solución desde posiciones de gobierno a lo largo del 
siglo XIX, por lo menos desde 1819 hasta 1880.  

¿Qué advierte Alberdi? Una y otra vez, deja en claro en sus Bases que el archivo liberal no 
tiene premisas para dar una respuesta a este problema, todos sus conceptos en vez de dar una 
solución, de acabar con la guerra la enciende más y más.  

Para Alberdi, nociones básicas: la libertad de opinión, los debates públicos en una sociedad 
armada derivaban, inexorablemente, en la apertura del ciclo de la guerra. A sus ojos, una sociedad 
liberal, una sociedad republicana sin más en vez de terminar con la guerra la genera en un círculo 
vicioso. 

Alberdi necesita recurrir a ciertos archivos ideológicos que lesionan las premisas liberales 
para dar una respuesta al problema de los levantamientos armados permanente.  

Su denominada “república posible”, primer etapa para llegar a la “república verdadera”; 
poco tiene de principios liberales ni de principios republicanos; pero lograría, sostiene Alberdi, con 
un poder ejecutivo fuerte, y una inmigración masiva de trabajadores, convertir esta realidad, 
donde impera la guerra civil, en un espacio de comercio y producción de riqueza. 

 La otra cuestión fundamental es que los educadores alberdianos invocan y se apropian de 
las Bases en otro momento histórico donde reinan otras dificultades bien diferentes a las de 
Alberdi. El ciclo de las guerras permanente habían concluido en 1880, y la cuestión de la defensa 
“gobierno propio” se impone en una sociedad formada en gran parte con extranjeros.  

 Estamos en una etapa de cristalización del capitalismo imperialista a nivel europeo, y gran 
parte de la población se compone de inmigrantes italianos que crean escuelas italianas y forman a 



 

HERRERO (2025)  
 

 

 

HOLOS, Ano 41, v.3, e18558, 2025 14 

                      Este é um artigo publicado em acesso aberto sob uma licença Creative Commons. 

sus hijos nacidos en Argentina como italianos. El parlamento italiano a fin de siglo vota una partida 
de dinero para la colectividad italiana. Se pensaba que los italianos pueden apropiarse del gobierno 
argentino y conducirlo bajo los intereses de Italia. Por entonces, Italia se pensaba como un imperio 
colonialista. Vale decir, no es una fantasía de la dirigencia argentina.  

 Formar a los hijos de italiano, y a los hijos de los inmigrantes nacidos en Argentina en 
argentinos se convirtió como el gran objetivo de los gobiernos y de los educadores.  

           El cosmopolitismo se asocia a premisas liberales y al Alberdi de Bases que convoca 
una inmigración masiva de sajones, y por el contrario, para la dirigencia argentina de fin de siglo 
XIX, para los educadores, y para Zubiaur, el cosmopolitismo era un problema a solucionar.  

Para los educadores y para Zubiaur, el cosmopolitismo, concepto que usan una y otra vez 
de modo peyorativo, debía desaparecer para que todos los hijos del país piensen y sientan como 
argentinos, defiendan al gobierno y las instituciones argentinas.  

 Zubiaur, y los educadores alberdianos, tomaban de Bases su concepción educativa 
orientada a formar para la labor productiva, formar a niños y adultos a sostener con su trabajo, 
sujeto liberal, y al mismo tiempo, negaban de Alberdi la idea de patria para enseñar un patriotismo 
que unifique bajo una misma idea y sentimiento a todos como argentinos, educaban siguiendo un 
programa que se denominó “educación patriótica”. 

Cuando estudio la recepción siempre me sucede lo mismo: el lector nunca es fiel al autor 
que lee, sino que lo invoca y lo usa en beneficio de sus valores e intereses.  

 Ni Alberdi ni los educadores alberdianos que se postulan liberales y hablan desde la gestión 
de gobierno les interesa la fidelidad del liberalismo, sino dar respuesta a los problema que 
enfrentan. 

5 BIBLIOGRAFÍA  

Alberdi, J. B. (1984). Fragmento preliminar al estudio del derecho. Editorial Biblos 

Alberdi, J. B. (1881). La Republica Argentina consolidada en 1880 con la ciudad de Buenos Aires por 
capital. Librería La Publicidad de M. Reñé. 

Botana, N.  (1998). El orden conservador: la política entre 1880 y 1916. Sudamericana.  

Botana, N. (1984). La tradición republicana. Alberdi, Sarmiento y las ideas políticas de su tiempo. 
Sudamericana. 

ESCUDÉ, Carlos. (1990). El fracaso del proyecto argentino. Educación e ideología. Di Tella. 

Gallo, E. (2008). Vida, libertad, propiedad: Reflexiones en torno al liberalismo clásico y la historia, 
Eduntref. 

Guic, L. (2023). El gobierno de la educación común. Estudio de las políticas educativas del Consejo 
Nacional de Educación hacia el Centenario de la Revolución de Mayo, Ediciones de la UNLa-Teseo 
Libros. 



 

HERRERO (2025)  
 

 

 

HOLOS, Ano 41, v.3, e18558, 2025 15 

                      Este é um artigo publicado em acesso aberto sob uma licença Creative Commons. 

Halperín Donghi, T. (1980). Proyecto y construcción de una nación (Argentina, 1846-1880). 
Biblioteca Ayacucho. 

Herrero, A. (2004). “¿Fue Joaquín V. González un liberal chauvinista? Su experiencia en la 
Universidad Nacional de la Plata (1905-1918)”. H. Biagini y A. Roig (directores), Pensamiento 
alternativo en la Argentina del siglo XX. Tomo I. Identidad, Utopía, integración (1900-1930). Biblos, 
p. 76-98. 

Herrero, A. (2009). Ideas para una república. Una mirada sobre la Nueva Generación Argentina y 
las doctrinas políticas francesas. Edición Edunla. 

Herrero, A. (2011). “La República Posible y sus problemas en Argentina. Normalistas e industriales 
debaten el plan educativo alberdiano de las dos gestiones presidenciales de Julio Argentino Roca 
(1880-1886 y 1898 y 1901)”. Secuencia. Revista de Historia y Ciencias Sociales. (80), p. 63-84. 

Herrero, A. (2014). “Juan Bautista Alberdi pensador de la educación argentina”: una invención del 
roquismo para defender el programa de la república posible a fines del siglo XIX”. Revista Quinto 
Sol. (18), p. 34-67. 

Herrero, A. (2017). “Joaquín V. González y sus libros. Sus intervenciones en el espacio científico-
académico, literario y del sistema de instrucción pública”. Estudios de filosofía práctica e historia 
de las ideas. (19), p. 1-15.  

Herrero, A. (2018). “Las leyes de Educación Común y la implantación de la enseñanza religiosa en 
las escuelas. El estudio de dos casos: el Consejo Nacional de Educación y la provincia de Buenos 
Aires”. Dialogando, Buenos Aires. (6), p. 15-20.  

Herrero, A. (2021). “La formación de patriota. Gutiérrez, Sarmiento y González: el uso de la ficción 
en la dirigencia política Argentina”. Revista Inclusiones. Chile. Vol. 8, Julio-Setiembre, pp. 34-67. 

Mayer, J. (1959). Las Bases de Alberdi, Sudamericana. 

Muzzopappa, H. (2015). Educación y trabajo en el orden conservador. Alberdi y la vanguardia 
normalista. Editorial Biblos. 

Muzzopappa, H. (2023). “Alberdi y Adam Smith”. A. Herrero y L. Guic. Gobierno y políticas públicas 
en Latinoamérica. Perspectivas filosóficas, históricas y educativas. Ediciones de la UNLa-Teseo 
Libros, p. 15-38. 

Pérez Guilhou. (1984). El pensamiento conservador de Alberdi y la Constitución de 1853, Editorial 
Depalma. 

Terán, O. (1996). Escritos de Juan Bautista Alberdi. El redactor de la ley. Universidad Nacional de 
Quilmes. 

Visaguirre, L. (2023). Autoritarios, taxonomistas, emancipadores. Una crítica epistemológica a las 
pedagogías argentinas, Ediciones del FEPAI. 

Zimmermann, E. (1994). Los liberales reformistas. La cuestión social en la Argentina 1890-1916. 
Sudamericana. 



 

HERRERO (2025)  
 

 

 

HOLOS, Ano 41, v.3, e18558, 2025 16 

                      Este é um artigo publicado em acesso aberto sob uma licença Creative Commons. 

Zimmermann, E. (2011). Liberalismo y conservadorismo en el pensamiento político de Juan B. 
Alberdi. Alberdi et l¨indépendance argentino. La fuerza del pensamiento y de la escritura 
(Directora) Diana Quattrocch-Woisson. Presses de la Sorbonne Nouvelle.  

Zubiaur, B. (1896). “Gobernar es educar. Conferencia leída por el Dr. J. B. Zubiaur. Rector del 
Colegio Nacional del Uruguay. En los salones de la “Sociedad Unión Uruguaya”, La Educación, 15 
de octubre y 1 de noviembre. (243). pp. 626-631.  

Zubiaur, B. (1900). La enseñanza práctica industrial de la República Argentina. Editor F. Lajouane.  

Zubiaur, B. (1904). “Discurso de inauguración de la escuela Juan Bautista Alberdi”, en: Monitor de 
la Educación Común. (361), pp. 104-108. 

 

COMO CITAR ESTE ARTÍCULO: 

Herrero, A. USAL-UNLa Alberdi y los educadores alberdianos: Discutir a Carlos Escudé y su Fracaso del 
proyecto argentino. HOLOS, 3(41). https://doi.org/10.15628/holos.2025.18558 

 

SOBRE OS AUTORES  

A.HERRERO 

Universidad del Salvador-Universidad Nacional de Lanús-CONICET 
E-mail: alejandro.herrero@usal.edu.ar  
ORCID ID: https://orcid.org/0000-0003-4726-5236 
 

Editora Responsable: Francinaide de Lima Silva Nascimento 

Árbitros Ad Hoc: Miguel Cabral de Macedo Neto e Silvana de Fátima dos Santos

 
Recebido 5 de janeiro de 2024 

Aceito: 1 de dezembro de 2025 
Publicado: 22 de dezembro de 2025 

 

 


